
REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

1 

 

A IDEOLOGIA COMO GESTORA DO SUJEITO E GERADORA DE SOFRIMENTO 
PSICOSOCIAL 

 
Romário Victor Lima de Brito1 

Izabelle Oliveira Bezerra de Lima² 
 

RESUMO  

O presente artigo busca a promoção de uma nova forma de se observar dados objetos 
pertencentes à concretude material, sendo eles a ideologia, a subjetividade individual 
e a categoria sujeito relativa ao homem, enquanto ser social. Nesse sentido, partimos 
de autores como Marx e Althusser em direção a repensar a forma com que o sujeito 
nasce enquanto produto de uma dualidade tão somente analisável através do 
movimento dialético que o compõe, e, por essa lógica, da junção de algo a ser 
conservado (o indivíduo concreto e sua unicidade subjetiva) a um outro objeto que 
vem a negá-lo (a ideologia enquanto ápice de generalização de ideias no contexto 
social), nasce, por fim, a categoria sujeito a qual é observada por uma ótica que busca 
a plena compreensão sobre as formas de sofrer que, aparecendo elas de forma ampla 
e externa a esse ser, introduzem-se no sujeito nos momentos os quais o é interpelado 
pela ideologia.  
Palavras-chave: Ideologia, Sujeito, Sofrimento. 

 

IDEOLOGY AS MANAGER OF THE SUBJECT AND GENERATOR OF 

PSYCHOSOCIAL SUFFERING 

ABSTRACT 

 

This work seeks to promote a new way of observing specific objects belonging to 
material concreteness, in this case they are ideology, individual subjectivity and the 
subject category related to man as a social being. In this sense, we start from authors 
such as Marx and Althusser towards rethinking the way in which the subject is born as 
a product of a duality that can only be analyzed through the dialectical movement that 
composes it, and, by this logic, the combination of something to be conserved (the 
concrete individual and his subjective uniqueness) to another object that comes to 
deny him (ideology as the apex of generalization of ideas in the social context), finally, 
the subject category is born, which, in this work, is observed by a optics that seeks a 
full understanding of the forms of suffering that, appearing broadly and externally to 
this being, are introduced into the subject at times when he is questioned by ideology. 
Keywords: Ideology, Subject, Suffering. 

                                                        
1 Graduando em Psicologia pela UNIESP. Pesquisador da área de Psicologia Social sobre os estudos 

do papel da Ideologia sobre as tomadas de decisão.  

² Graduanda em Psicologia pela UNIESP. Pesquisadora da área de Psicologia Jurídica com ênfase nos 
estudos acerca dos Comportamentos Desviantes.  



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

2 

 

 

LA IDEOLOGÍA COMO ADMINISTRADORA DEL SUJETO Y GENERADORA DE 

SUFRIMIENTO PSICOSOCIAL 

 

RESUMEN 

 

Este trabajo busca promover una nueva forma de observar los objetos específicos 
pertenecientes a la concreción material, en este caso son la ideología, la subjetividad 
individual y la categoría de sujeto relacionada con el hombre como ser social. En este 
sentido, partimos de autores como Marx y Althusser para repensar la forma en que el 
sujeto nace como producto de una dualidad que solo puede ser analizada a través del 
movimiento dialéctico que la compone, y, por esta lógica, la combinación de algo a ser 
preservado, si (el individuo concreto y su unicidad subjetiva) a otro objeto que viene a 
negarlo (la ideología como apogeo de la generalización de las ideas en el contexto 
social), finalmente, nace la categoría de sujeto, que, en esta obra, se observa desde 
una perspectiva que busca la comprensión plena de las formas de sufrimiento que, 
apareciendo amplia y externamente a este ser, se introducen en el sujeto en 
momentos en que es tocado por la ideología. 
Palabras-clave: Ideología, Sujeto, Sufrimiento. 

 

 

INTRODUÇÃO  

 

Enquanto sujeito e na forma mais empírico-sensível de materialidade, o ser 

humano pode ser considerado facilmente apenas mais um objeto pertencente à 

natureza, relegado a um perpétuo papel de ser predicado de um objeto maior ou 

apenas resultado tão somente desse âmbito natural e biológico. Pondo em mente tal 

caráter, uma questão que insurge perante outras e que ao mesmo tempo é basilar 

para o andamento deste presente trabalho é a de que, como esse ser primitivo, 

estando em um ambiente por vezes hostil e na presença de outros animais claramente 

mais fortes e resistentes que si, ainda sim conseguiu se sobressair, desenvolver-se e, 

por conseguinte, garantir a continuidade de sua espécie em dado contexto que se 

mostra essencialmente belicoso e perpassado por incontáveis conflitos. Uma primeira 

resposta a tal indagação parte comumente a pensar a atividade material desse ser 

primitivo, o desenvolvimento de utensílios e ferramentas que sanasse demandas 

imediatas e de caráter material, contudo é necessário enxergar ainda por um viés que 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

3 

 

seja correlato a uma maior abstração de conceitos. O que de comum há na realização 

dessas atividades é, de certa forma, uma deliberação sobre o que será feito e por 

quais caminhos isso se concretizará, em outras palavras, refiro-me a nada mais que 

uma práxis teleológica ou, o que Marx viria a chamar de trabalho teleológico. 

Analisando tal quesito, o trabalho, nessa apreciação, não remete a seus 

sentidos mais usuais ou cotidianos, mas o executar de dada laboração que, tanto seu 

início quanto os meios para sua realização e posterior conclusão, pertencem a essa, 

anteriormente citada, instância teleológica, onde a todo momento se é levado em 

consideração as determinações materiais presentes e futuras que tanto resultam 

imediatamente desta atividade realizada quanto virão a ser efeito e possibilidade 

concretizadas posteriormente.  

Dessa forma, é possível perceber que desde os primórdios, o homem, 

enquanto categoria universal de humanidade, sempre possuiu uma relação 

diferenciada com este mundo a sua volta. A satisfação das diversas exigências 

materiais passa necessariamente por um elo entre a interioridade individual e a 

externalidade natural, o homem primitivo que ao necessitar desenvolver dada 

ferramenta, como uma lâmina, inevitavelmente a desenvolverá através do que se 

encontra em seu redor, uma realidade externa a si próprio e dotada de caracteres 

únicos. Nesse sentido, ao sanar suas demandas materiais, consolidam-se hábitos e 

comportamentos provenientes tão somente dessa relação com o natural e, por essa 

lógica, o ser humano tanto é modificado por sua realidade quanto a modifica visando 

justamente a resolução de novas problemáticas e necessidades. O sujeito-humano é 

essencialmente perpassado por essa dualidade baseada em contrários, o indivíduo e 

a natureza (antagônico ao indivíduo por ser ela aquilo completamente externo à 

internalidade individual) que, ao se unirem através do trabalho deliberado, concluem-

se em forma de síntese no Sujeito, autoconsciente e pertencente a dado contexto de 

sociabilidade entre iguais. 

Karl Marx, historiador e filósofo dentre muitas outras áreas de atuação, é o 

intelectual que, devido a seu campo de estudo, trouxe tal relação à tona no momento 

em que repensou  os vínculos sociais através de categorias analíticas concretas, 

como o trabalho, a divisão social desse mesmo trabalho, a organização dos modos 

de produção, as classes, e diversas outras que encarregam-se de introduzir os 

diversos campos de saber aonde de fato eles pertencem, a concretude material. Marx, 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

4 

 

dentro da filosofia, trouxe um avanço significativo quando através da crítica à 

extenuante corrente filosófica idealista, que alcançou seu ápice em Hegel, e ao 

materialismo vulgar, marcado por Feuerbach, atingiu um grau de análise dos aspectos 

humanos que se mostra em sua completude dedicado a entender as diversas 

ocorrências de sociabilidades não por regras universais e intrínsecas, mas através de 

determinações imanentes da própria constituição do objeto estudado, um exemplo 

disso é a percepção do homem por vias a contemplá-lo tanto como produto de seu 

meio devido a constante necessidade de satisfação de suas exigências materiais 

(fome, sede e etc.) quanto como aquele que se esforça por adaptar a natureza a si 

através do trabalho. Em nenhum momento se ignoram as determinações concretas 

que sintetizam a humanidade como tal, promovendo, por conseguinte, uma percepção 

materialista, histórica do objeto examinado. O autor explicita essa noção apresentada 

quando cita que "ao produzir seus meios de subsistência, os seres humanos 

indiretamente produzem sua própria vida material" e justamente por isso, deve-se 

concluir que "os indivíduos são tal e como manifestam sua vida” (Marx, 2019, p. 14). 

Sendo assim, o sujeito seria como que um resultado das relações nas quais ele 

mesmo está inserido, produto de nexos passados e que se consolidam na realidade 

por vias ideais e materiais, sendo estas sempre trabalhadas em pilares vinculados a 

como ocorre o desenrolar das formas de produção e reprodução da vida material. 

Nesse ponto, é importante fazer-se claro que não tratamos de forma nenhuma o 

indivíduo de forma atomizada ou isolada daquilo que o faz ser como é, mas sempre 

como aquele pertencente a dada coletividade ocorrida entre iguais, estes os quais 

compartilham vivências, o exercer de atividades e, por consequência, o produto 

destas mesmas tarefas realizadas de modo partilhado.  

 Até este ponto, preocupamo-nos de esclarecer que os temas já citados podem 

transparecer um certo caráter de bases generalistas por não focarem em uma única 

comunidade ou realidade em específico, entretanto o objetivo disto é mostrar o que 

são caracteres comuns da formação e desenvolvimento do homem enquanto 

categoria universal de humanidade, assim, é importante notar os conceitos, baseados 

nas ideias de autores como Marx (2019) e outros do círculo marxiano de estudos, 

como essenciais para o cadência deste estudo. Nesse sentido, que se tenha sempre 

em mente que de agora em diante, o real mais propriamente tangível e sensível deve 

ser primordialmente percebido de forma com que “[...]os homens, desenvolvendo sua 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

5 

 

produção material, também transformam seu pensamento e os produtos do seu 

pensamento, ao transformar essa sua realidade.” (2019, p. 21) 

 

A PRODUÇÃO DE IDEIAS  

 

A ideia, ou o que vem a ser associado a “produção intelectual” dos indivíduos, 

é um dos pontos primordiais ao se pensar a obra Marxiana, justamente esse tópico é 

correspondente por ser a fronteira clara que demarca o afastamento de Marx em 

relação a seus contemporâneos e as escolas filosóficas que, em sua época, 

conflituavam-se na busca pelo título da “melhor explicação de mundo”. Dessa forma, 

Marx viria a adquirir sua autonomia intelectual através do uso da “arma da crítica” 

contra os conceitos já estabelecidos pela corrente de pensamento que mais havia se 

consolidado na Prússia do século 19, o Idealismo. Os idealistas encontram suas 

raízes fincadas desde Platão na antiga Grécia com sua “teoria das ideias” e, já na 

contemporaneidade, na Prússia é consolidada por Kant e atinge seu ápice com Hegel. 

Marx, sendo na juventude um “hegeliano progressista” ou apenas “de esquerda”, parte 

do vocabulário intelectual concomitante ao seus estudos no campo do idealismo, 

mostrando desde sua juventude teórica certa veia autoral  única, e dedica-se a 

provocar um forte abalo contra o senso comum da época ao direcionar suas atividades 

a repensar a realidade empírica e sensível (que para os idealistas não seria a 

verdadeira, mas uma “sombra” do real que se encontra na razão) como fruto de 

múltiplos desfechos derivados das formas com que ocorre o progressivo 

desenvolvimento das bases concretas e materiais de produção e reprodução da vida 

em dado contexto social, ao contrário de Hegel, a realidade tangível passa a ser a 

base de tudo e de todos, a ideia perde sua posição de sujeito.  

Em outras palavras, Marx assume o papel de realizar uma denúncia contra o 

“pensamento alemão” que marcadamente recaia em universalismos, por vezes 

teológicos, e era em sua completude transpassado por tautologias puramente 

abstratas, dedica-se ele então a explanar essa “inversão epistemológica” quando 

explicita que “o mistério da especulação hegeliana” estaria mais para uma 

“ontologização da ideia” que, em seu fim, desembocava na “consequente 

desontologização da realidade empírica” (Marx, 2013, p. 25).  



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

6 

 

Havendo esclarecido tal contexto histórico e tendo em mente a ideia como o 

efeito imaterial (que posteriormente veremos ser sim material em dadas instâncias) 

dos indivíduos organizados em sociedade, conclui-se que ao mudar sua realidade, o 

homem consequentemente muda os produtos desta, como sua própria consciência - 

adquirida através da constante apreensão de saberes, em forma sígnica, deste mundo 

ao seu redor – e, portanto, sua unicidade subjetiva, aquilo que o faz único em relação 

a outros. Segue-se daí a base para perceber que, de acordo com o progredir evolutivo 

dos agrupamento humanos, certas “ideias” passaram a ter pesos diferenciados na 

balança das relações (comumente de poder) entre sujeitos ao ponto de formarem até 

encadeamentos complexos ao redor de si e explicitando-se na forma de estruturas 

concreto-materiais na realidade empírica, nesse sentido, o que um dia foram falas e 

noções (em suma, ideias) propagadas por Jesus e seus seguidores a pôr volta de dois 

mil anos atrás, hoje é uma intrincada rede de conventos, templos e monastérios que, 

em sua totalidade, são chamados de igreja católica (uma estrutura sensível que 

necessariamente nasceu do campo das ideias). Desse modo, é possível ver que o 

limiar que separa uma “ideia” do “empírico” vem a ser demasiadamente mais tênue 

do que Platão ou Hegel se comprometeram a pensar. 

Nessa altura, necessita-se analisar uma questão que propositalmente não 

houve de ser adentrada em sua completude, sendo o trabalho e a ideia temas gerais 

e indissociáveis do real, como as diversas sociedades se formariam, portanto, através 

de tais temáticas? A resposta é ampla e devemos nos aprofundar. Conforme dito 

anteriormente, o trabalho seria, partindo de Marx (2019), aquelas atividades que hão 

de ser planejadas desde seus meios de realização, a sua conclusão e o objeto que 

será resultado de tal processo, o trabalho é o passo para a satisfação de qualquer 

necessidade. Pensando no fim último desta atividade, será que todo o objeto material 

e imaterial, produto do ato laboral, permanece nas mãos daqueles que o produziu? 

Adiantamos que não. Sendo o trabalho o ponto central da forma com que as 

sociedades se organizam, é simples concluir que, ao depender dos contextos (como 

o geográfico) de cada realidade analisada, as formas achadas para realizar uma 

mesma atividade serão múltiplas e variadas. Um grupo de caráter sedentário que se 

encontra próximo a um rio obviamente sanará suas demandas biológicas – nesse 

exemplo seria a fome – através de peixes e animais aquáticos em geral, ao mesmo 

tempo que também pode encontrar na água uma via rápida de locomoção e 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

7 

 

transporte, já o inverso disso seriam os grupos que, por algum motivo, desenvolveram-

se em meio a florestas, onde a caça era o caminho mais viável de alimentação, e logo, 

progrediram a construir hábitos sociais partindo das múltiplas determinações que 

baseiam este mesmo ambiente, como a formação de uma religião ou crenças difusas 

em aspectos espirituais.  

Nesse sentido, disto surgem os meios de produção, sendo eles a organização 

de como se dará a produção e reprodução material e imaterial dos indivíduos, e em 

torno não somente do sanar de dadas demandas imediatas, como também dos meios 

laborais para tais sanamentos. Frutos diretos dos modos de produção é a maneira 

com que dado grupo se organizará e resultados disso são a ocorrência da formação 

de certos estamentos sociais que delimitam-se através de como ocorrerá dado serviço 

e com quem ficarão os produtos destas atividades, em suma, Lenin (1977) resume 

esse ponto ao introduzir que o conhecimento social do homem reflete o regime 

económico da sociedade na qual ele está inserido e Marx aborda essa temática ao 

entender “a história de todas as sociedades que existiram até nossos dias tem sido a 

história das lutas de classes”, sendo amostras destas classes o “homem livre e 

escravo, patrício e plebeu, barão e servo, mestre de corporação e companheiro” que, 

em outras palavras, resumem-se a “opressores e oprimidos”. (Marx, 2015, p.62). 

Na contemporaneidade, as classes observadas deixaram de serem 

organizadas como um dia já foram nos feudos europeus, pensando sempre num 

movimento de suprassunção histórica (Aufheben) dos momentos de dado curso 

marcadamente dialético,  surge a classe burguesa moderna que “brotou das ruínas 

da sociedade feudal”, analisando exatamente através dessa ótica de um movimento 

propriamente dialético, essa recente sociedade burguesa “não aboliu os 

antagonismos de classe”, sendo que “não fez senão substituir novas classes, novas 

condições de opressão, novas formas de luta” por aquelas que necessariamente eram 

de seu querer. Uma definição clara do que chamamos aqui de classe será trazida por 

Cabral (2019), que pensou nesse conceito através de uma certa dualidade de 

instâncias concretas: 

 

A definição das classes no seio de um agrupamento ou de agrupamentos 
humanos resulta fundamentalmente do desenvolvimento progressivo das 
forças produtivas e das características da distribuição das riquezas 
produzidas por esse agrupamento ou usurpadas a outros agrupamentos. 
Quer dizer: o fenômeno socioeconômico classe surge e desenvolve-se em 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

8 

 

função de, pelo menos, duas variáveis essenciais e interdependentes: o nível 
das forças produtivas e o regime de propriedade dos meios de produção 
(Manoel, Jones et al, 2019, p. 131). 

 

A partir de tal conceituação, é possível entender sintaticamente o que Marx 

expressa quando considera ser a lutas entre classes o motor responsável pelo 

andamento e decorrer da história. A relação entre uma classe e outra será 

necessariamente por vias belicosas, toda relação social é a relação entre sujeitos que, 

estando localizados em determinadas classes, são perpassados pelo que vem a ser 

as “ideias” dessa classe, logo, toda relação social é também de classes e, portanto, 

uma relação que é também de “poder”. A belicosidade, e consequentemente o exercer 

do poder por diferentes vias é o tema geral que está, inequivocadamente, inserido em 

todas as esferas da atual sociedade burguesa. Já esse poder não remete somente ao 

evento das crueldades físicas como usualmente se é percebida, há também numa 

forma imaterial e ideal (no sentido de ideias).  

Trazendo o que foi exposto anteriormente, o produto final do trabalho 

socialmente realizado não se localiza na posse daqueles que o fazem, a classe 

trabalhadora, mas é tomado por um outro, o burguês. O domínio sobre o que se é 

socialmente produzido é a base que exemplifica o porquê de haverem classes, mas é 

preciso também pensar que tal ato não é ocorrido somente através da violência física 

(comumente percebido no que vem a ser a punição aos crimes, considerados pelo 

direito burguês, contra a propriedade) como também justificado por vias ideológicas, 

partindo desse ponto, Marx (2019) então faz a seguinte exposição: 

 

As ideias da classe dominante são, em todas as épocas, as ideias 
dominantes: isto é, a classe que é a força material dominante da sociedade 
é, ao mesmo tempo, sua força intelectual dominante. A classe que tem à sua 
disposição os meios de produção material dispõem, ao mesmo tempo, dos 
meios de produção intelectual, de modo que, geralmente, os pensamentos 
daqueles a quem faltam os meios de produção intelectual são, ao mesmo 
tempo, submetidos a essa classe (Marx, 2019, p. 46-47). 

 

Por meio disto, a luta de classes torna-se uma gestão do âmago dos sujeitos 

por algo muito particular, pelas ideias que, em maior ou menor nível, atendem a um 

sentido claro de provocar a aceitação e uma “protocompreensão” de dada realidade 

discursiva baseada em submissão e expropriação de uma classe por outra. 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

9 

 

Desse ponto em diante, serão destacadas noções sobre como o modo de 

produção e reprodução material da vida modifica e é modificado por indivíduos que, 

ao pertencerem a um dado momento histórico e atenderem a certos interesses de 

classe, pavimentam o desenvolvimento necessariamente direcionado para a 

manutenção das atuais estruturas exploratórias. Que se estabeleça o “social” 

abordado aqui como um espaço atravessado completamente por ideias e conflitos que 

ocorrem a todo momento em que sujeitos são interpelados por suas externalidades 

ideológicas. O sujeito, portanto, só existirá enquanto pertencente a algo maior que ele 

próprio, a ideologia, e desse modo, esse ser que conclamado a todo momento 

reproduzirá práticas que por diversos momentos irão contra ele próprio e contra a 

classe a que pertence, gerando por vezes inquietação e sofrer que por muito, em um 

primeiro momento, possam parecer não justificados. 

 

A IDEIA E SUA EXISTÊNCIA MATERIAL 

A ideia, a uma primeira vista, não existe materialmente, e justamente por isso 

é que possui o caráter de ideia. Contudo, como isso se introduziria na ótica materialista 

que explicitamos anteriormente? Um outro pensador é capaz de repensar esse ponto 

com magnificência, Louis Althusser. Althusser (2019) não muda e nem tampouco 

“atualiza” a tradição já tão explorada da produção de ideias pelos círculos marxistas, 

mas ele estabiliza essa tese num determinado espaço histórico ao dedicar-se a 

superação da chamada “teoria descritiva” do Estado no momento em que se entregou 

a analisar os Aparelhos Ideológicos que o rodeava e formavam a realidade social a 

sua volta.  

O Estado, com “E” maiúsculo, escapa de ser um “regulador” necessário às 

relações humanas ou um ente dedicado tão somente a gestão econômica de dada 

realidade humana, mas é, então, uma estrutura amplamente constituída por diversas 

distinções e estruturas que se diferenciam em relação aos seus meios de se 

apresentarem a realidade, mas que se cruzam no momento em que, por fazerem parte 

de um único aparelho de Estado, compartilham de um objetivo último. Althusser (2022) 

resume a perspectiva Marxista ao tentar sintetizá-la na seguinte citação: 

 

"[...]Marx concebe a estrutura de toda a sociedade como constituída por 

"níveis" ou "instâncias" articuladas por uma determinação específica: a 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

10 

 

infraestrutura ou base econômica ("unidade" de forças produtivas e relações 

de produção) e a superestrutura, que compreende, por sua vez, dois "níveis" 

ou "instâncias" - a jurídico-política (o direito e o estado) e a ideológica (as 

distintas ideologias: religiosa, moral, jurídica, política etc.)" (Althusser, 2022, 

p. 65). 

 

Dessa forma, fica claro que essa abordagem proposta por Marx possui um 

caráter que viria a ser considerado por Althusser como pertencente ao campo do 

descritivo onde dedicar-se-ia a uma visão que mais focaria em descrever do que 

necessariamente propor uma categorização propriamente política, entretanto, mesmo 

assim, tal proposição traz à tona aspectos de demasiada importância didática por 

demonstrar através de uma analogia a qual da mesma forma que um prédio não se 

manteria em pé sem uma base rígida e resistente, a superestrutura da sociedade não 

se perpetuaria sem a infraestrutura sustentando-a e, já que é na infraestrutura que se 

localiza a base econômica da sociedade, é então essa base econômica que 

determinaria as instâncias superiores consideradas superestruturais. Em síntese, as 

instituições políticas são a superestrutura que se ergue sobre a base económica 

(Lenin, 1977). Neste sentido, Althusser (2019) trabalha por diferenciar-se de Marx ao 

estabelecer a ideologia não mais como algo amplo, nascendo de ideias pensadas 

socialmente e refletidas em uma espécie de “falsa consciência”, mas seria esse campo 

das ideias algo “alcançável ao toque”, tangível, sensível e que sua observação na 

materialidade concreta se mostraria ao analisar a relação de compreensão dos 

sujeitos, por vezes deturpada e incoerente, para com as bases econômicas que os 

rodeiam e os formam no que são. 

O Estado será, então, o espaço de onde parte o fluxo de ideias pertencentes 

ao campo ideológico e nele, dentro de suas potencialidades de realização, será 

achado o poder, por consequente, dentro do campo do poder é que então se 

encontraria a separação entre “Aparelhos repressivos de estado” (ARE) e “Aparelhos 

ideológicos de estado” (AIE). A essência para que a ideologia possa ser considerada 

mais que não somente esse campo que abrange as ideias comumente mal analisadas 

por ignorantes e desinformados de tal tese, é a noção de que ela existe enquanto 

forma sensível na materialidade concreta, e assim  é preciso saber que ela paira sobre 

aparelhos (no sentido mais estrito do que vem a ser esse termo) que possibilitam a 

gestão dos saberes e comportamentos (discursivos em maioria) em prol dela própria, 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

11 

 

sendo designado “pelo nome de aparelhos ideológicos de Estado certo número de 

realidades que apresentam-se ao observador imediato sob a forma de instituições 

distintas e especializadas.” (Althusser, 2022, p. 74) e, dessa maneira, é importante 

ressaltar que a ideologia existe concretamente sobre essas estruturas.  

Tendo entendido tal noção de materialidade na ideologia e sua existência 

perpassada nos aparelhos, é importante conceituar um ponto em específico. Althusser 

(2022) trará à tona que a ideologia representa a “relação (imaginária) dos indivíduos 

com as relações de produção e demais relações daí derivadas.” (Althusser, 2022, p. 

97-98). Desse modo, o termo “imaginário” assume um papel de destaque por ser esse 

o responsável por evidenciar algo de ampla importância no âmbito da análise do 

sujeito, a subjetividade individual (contudo, constituída inteiramente de forma social). 

O sujeito, então, não entende o ambiente a sua volta como do modo que este de fato 

é, mas pela sua aparência sensível, possuindo a percepção “individual” um caráter 

subjetivo e próprio à cada sujeito, embora seja a subjetividade um âmbito de gestão 

pelo caráter ideológico. 

Assim como Marx (2019) relaciona a produção de ideias com a formação de 

uma suposta consciência, é importante notar que nesse momento já se é possível 

perceber uma certa correlação que é basilar neste trabalho, se os seres humanos 

existem sempre presentes em uma dada materialidade e se são esses mesmos seres 

vinculados a ideologia pela constante reprodução de sua própria consciência 

enquanto sujeitos, é essa “consciência ideológica” a principal gestora das relações 

entre homens através da regulação de práticas e rituais condizentes com o contexto 

ao qual está inserido. Althusser (2022) deixa claro, ao citar que o sujeito está presente 

como agente em um sistema em que “a ideologia existente em um aparelho ideológico 

material”, aparelho esse “que prescreve práticas materiais reguladas por um ritual 

material, práticas estas que existem nos atos materiais de um sujeito, que age 

conscientemente segundo sua crença.” (2022, p. 103). Desse modo, da mesma forma 

que Marx traz à tona que a realidade material precede a ideia, aqui a ideologia precede 

a consciência individual enquanto momentum na formação desta última, sendo a 

consciência, portanto, fruto do que, em suma, vem a ser um contato entre opostos, 

aquilo que de mais particular existe no sujeito (aspectos relativos à própria biologia e 

a formação deste como ser social) e aquilo que de mais comum se é compartilhado 

entre indivíduos de um mesmo agrupamento, as ideias que assumem essencialmente 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

12 

 

um postura de serem compartilhadas de forma ampla, ou apenas a ideologia. Nesse 

sentido, no encontro de indivíduo e sociedade, do particular e do comum, do subjetivo 

e do objetivo, é que se constitui a consciência de um sujeito concreto, sendo isto vindo 

a ser chamado de interpelação. Portanto, embora a partir de Althusser a ideologia 

deva ser entendida como fonte de repressão advinda do ente estatal, é importante 

notar que não se restringe a apenas isso, mas sim a toda uma gestão dos 

comportamentos discursivos emanados do sujeito. 

Neste momento, notando que o sujeito não “pensa por si só” e que é a todo 

momento perpassado por ideias externas a si e emitidas por dado ente, Althusser 

(2022) se mostra certeiro ao notar que “uma ideologia existe sempre em um aparelho 

e em sua prática ou práticas” e, desse modo, é necessário levar em consideração que 

os AIEs, devido a serem parte dos aparatos de poder do Estado, trabalham nos 

indivíduos o que já é ou um dia virá a ser as partes integrantes do mesmo enquanto 

tal. Um exemplo disto exposto seria o de como o aparelho religioso, dentro de todo o 

espaço ocupado pelo mesmo nas diversas redes de poder que constituem certo 

número de sociabilidades, viabiliza que dentro de uma certa comunidade apenas 

sigam-se uma quantidade limitada e amplamente gerida de rituais, a exemplo do ir à 

igreja em  uma noite de domingo, o ato de negar a ingestão de substâncias em prol 

do ideário da salvação, o praticar de violências contra outras comunidades que são 

enxergadas como inimigas e etc., e todos esses pontos, mesmo sem o saber dos 

próprios sujeitos, fazem parte da gama de comportamentos que existem apenas 

enquanto dentro de um aparelho que os viabilize e, acima de tudo, os justifique após 

sua realização. 

O objetivo com tal exemplo não é exatamente explicar que todos os 

preconceitos podem ser justificados com o mero emprego do termo “ideologia”, mas 

enquadrar que esses mesmos preconceitos, enquanto analisados no campo 

discursivo e comportamental, se igualam a qualquer outro ato ao fazerem parte de 

uma gama de práticas gerenciadas dentro de rituais, a escolha do nome de uma 

criança ou o espancar de uma pessoa devido a cor de sua pele, a escolha de uma 

roupa ou o que se deve ser estudado na escola, todas estas são sempre práticas que 

derivam de sujeitos, e dessa forma, não é à toa que Althusser estabeleça que toda 

prática seja ideológica, pois no final das contas, "a existência da ideologia e a 

interpelação dos indivíduos enquanto sujeitos são uma única e mesma coisa." (2022, 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

13 

 

p. 108). Práticas são sempre praticadas por alguém e esse alguém será sempre um 

sujeito perpassado por vivências discursivas amplamente geridas por um aparelho 

ideológico. 

Desse modo, em outras palavras, é preciso atentar por fim que o que 

chamamos aqui de “ideia”, se escapa da conceituação comum de ideologia por, a 

partir de Althusser, as ideologias terem sido fincadas na materialidade. Assim como 

trazido antes, toda ideia deriva da ideologia e não apenas isso, como também ela 

“existe sempre em um aparelho e em sua prática ou práticas”, sendo necessário então 

se manter em juízo não apenas que a ideia precederia a ato material do 

comportamento, como também é a ideia algo concreto e derivado de uma realidade 

que, por mais que não seja tão facilmente visível, há de rodear e formar o indivíduo 

enquanto sujeito. 

Tendo em mente já a ampla conceitualização de ideia e ideologia, é preciso 

entender agora quem que cria e é por sua vez criado por esse mesmo conceito. Tanto 

quem escreve esse trabalho quanto quem o lê são reconhecidos socialmente como 

sujeitos, logo, já é possível perceber que existe um motivo para que as noções de 

“ideologia” e “sujeito” fossem sempre trazidas de forma indissociável, pois se as ideias 

existem materialmente enquanto práticas é necessário alguém que as pense e as 

ponha nessa práxis. O sujeito é esse ser interpelado por ideias que tanto o direcionam 

a certas noções e vivências quanto o transformam, assim fazendo esse antes 

indivíduo se metamorfosear em sujeito concreto. A ideologia faz o sujeito. Que se 

analise então esse ser perpassado por ideias, esse “sujeito ideológico”. 

 

O SUJEITO INTERPELADO 

 

Todos os seres humanos podem ser entendidos como indivíduos, mas daí 

provém um segundo aspecto que só se mostra analiticamente. Os indivíduos 

claramente não existem sozinhos no vácuo e nem tampouco solitários em seus 

próprios lares, existem sim sempre dentro de grupos e redes que os garantem 

sociabilidade e reconhecimento enquanto tal. Desse modo, é importante levar em 

consideração que existem aí certas instâncias de observação que em uma primeira 

impressão podem aparecer como uma única e mesma coisa, entretanto pertencem a 

níveis diferentes de abstração, um exemplo disso seria a relação indivíduo-sujeito. 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

14 

 

Esta separação pode parecer ilógica à primeira vista, contudo faz bastante 

sentido ao perceber que os indivíduos concretos se relegam apenas ao espaço da 

materialidade, mas os sujeitos pertencem a uma categoria que tende a partir dos 

aspectos externos que envolvem esse ser, como o que vem a ser chamado de 

subjetividade e os discursos pertencentes ao campo da comunicação e linguagem. 

Althusser (2022) traz um exemplo bastante didático ao se fazer entender que o 

indivíduo, por mais que nasça no momento do parto, o sujeito precedia-o já por ter 

seu  reconhecimento garantido desde antes de seu nascimento concreto, um bebê 

recém-nascido seria unicamente um indivíduo, mas que na prática discursiva dos pais 

escolherem o nome e planejarem o futuro levando em consideração aspectos deste 

que ainda não propriamente nasceu, faria com que ele já fosse reconhecido enquanto 

sujeito por ser nesse ponto justamente onde o feto já estaria sendo interpelado pela 

ideologia como sujeito concreto. O ato de interpelar é o que marca então o nascimento 

dessa nova categoria, assim "a existência da ideologia e a interpelação dos indivíduos 

enquanto sujeitos são uma única e mesma coisa." (Althusser, 2022, p. 108). 

A interpelação pode parecer um termo pouco usual a princípio, mas dentro de 

seus possíveis significados ela remete a algo próximo de noções como “abordar” ou 

“interrogar”, portanto, no momento em que Althusser (2022) ressalta que “só há prática 

através de e sob uma ideologia” é feita pelo sujeito visando um outro sujeito, ele traz 

a vista que a prática de interpelar “os indivíduos concretos enquanto sujeitos 

concretos” é ato determinante para que se entenda que além de todas as práticas 

serem regidas de uma forma ou de outra pela ideologia, a própria existência do sujeito 

faz-se dependente da interpelação essencialmente ideológica.  

De certo modo, é necessário manter em mente o que já foi exposto no tocante 

ao método de análise marxista. Tendo entendimento disso, nota-se que existe uma 

linearidade na forma em que as relações sociais ocorrem aos olhos de Althusser, 

levando em consideração aspectos ideológicos para que daí se possa entender o ato 

que implica no parir do sujeito onde antes era indivíduo. Segue-se como ocorreria 

essa linearidade: 

1)  A “realidade material” contempla os espaços perpassados pela 

tangibilidade de uma possível interpretação (em suma, imaginária e até certo 

ponto subjetiva), devendo-se entender nela o espaço no qual se localiza o 

âmbito das relações sociais, que tendem a ser sempre interpelativas. 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

15 

 

 

2)  O indivíduo, ao relacionar-se com seus iguais dentro de uma 

comunidade que é perpassada pelo modo de produção capitalista regido por 

um Estado e, consequentemente, uma organização social em forma de 

classes, é perpassado por “ideias” que externalizam-se aos indivíduos e 

comumente são expressas a partir da práxis discursiva. 

 

3)  Esse mesmo indivíduo, ao depender de diversas variáveis, como a 

comunidade na qual está inserido e até sua própria subjetividade quanto aos 

aspectos cognitivos e comportamentais, irá ser interpelado por essas ideias 

expressas em discursos, e caberá a ele aderi-las colocando-as em seu 

repertorio social ou buscar outras que por certo irão entrar em contato com esse 

ele ao progredir de sua sociabilidade. 

 

4)  Ao ser interpelado, o indivíduo torna-se um sujeito. Os indivíduos são 

interpelados em todos os momentos e, assim, o indivíduo concreto é sujeito 

também em todo momento. 

 

Desse modo, a relação “sujeito-ideologia” é de completa dependência das duas 

partes. O sujeito sempre haverá de depender da ideologia para que seja sujeito, e a 

ideologia sempre necessitará do sujeito tanto para que possa ser reproduzida 

materialmente quanto psiquicamente no plano ideal da mente. 

Tornado claro essa relação tão interessante aos olhos de qualquer leitor que 

se interesse pelo âmbito das sociabilidades humanas, é preciso se fazer um novo 

questionamento, se a ideologia, além de ser a responsável por parir o sujeito a partir 

do que era antes o indivíduo é quem chefia todas as relações sociais através de sua 

práxis ideológica, será ela a responsável também por administrar as diversas formas 

de sofrimento que se relegue sumariamente ao espaço social e que é apreendida de 

maneira psíquica e mental?   

 

 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

16 

 

A PRÁXIS IDEOLÓGICA E A GESTÃO DAS DIVERSAS FORMAS DE 

SOFRIMENTO MENTAL 

 

O que se é proposto, por fim, neste presente trabalho, é a existência de uma 

correlação entre o sentir dos diversos tipos de sofrer mental para com a forma que a 

ideologia se expressa materialmente em suas múltiplas instâncias, sendo elas aquelas 

que habitam a constituição mental dos sujeitos em sociedade (aspectos como 

costumes e comportamentos repetidos socialmente) e a que não só reside, mas existe 

em sua completude na forma de aparelhos que ampliam o controle do Estado sobre a 

esfera civil. 

A escolha pelo termo “gerir” no nome deste capítulo não é algo sem propósito 

ou destoante de tudo que já foi visto, tal vocábulo foi eleito pois se é objetivado propor 

que as diversas formas de sofrimento mental possuem suas implicações diretas ou 

indiretas sempre no “campo das ideias”, devido a entendermos que Althusser (2022) 

acertadamente propôs a ideologia como categoria fundante do que se pode 

compreender por percepção, sendo então, algo basilar na formação da consciência e 

subjetividade. É facilmente compreensível notar que o surgimento e o prolongamento 

de um sofrer são inequivocamente vinculadas às cognições e práticas derivadas da 

forma com que vivências são percebidas, e, portanto, a ideologia possui um papel 

determinante por ser ela a responsável por moldar como ocorrerá a significação 

desses símbolos que são as experiências que absorvemos cotidianamente e no 

decorrer de todo o desenvolver humano. 

Tendo isto em mente, não visamos aqui negar os diversos aspectos próprios 

da biologia e da anatomia cerebral, mas tornar claro que é preciso levar em 

consideração que todo o aspecto das ideias deve ser tratado como um campo de 

análises próprio e de demasiada importância quando se é visado analisar as razões 

socioculturais relacionada dos transtornos mentais. 

Pensemos, pois, em casos imaginários que possam parecer usuais e que 

sejam usáveis como exemplo. Imagine uma mulher adulta no contexto brasileiro que, 

por algum motivo, acabou por adentrar em um relacionamento amoroso. De acordo 

com a pesquisa realizada pelo instituto DataSenado, 68% das entrevistadas 

conhecem uma ou mais mulheres que já sofreram violência doméstica ou familiar, 

sendo assim, as chances dessa pessoa do exemplo adentrar em um relacionamento 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

17 

 

que se mostre, ao passar do tempo, abusivo ou perpassado por violências são 

consideravelmente altas. Pensando, dessa forma, que essa mulher possa ter entrado 

numa relação problemática, é possível realizar certas análises da forma com que ela 

responderá aos impropérios cometidos contra si a partir da observação do grau de 

afetividade existente entre os aparelhos ideológicos mais presentes em dado espaço 

para consigo própria, é possível idealizar que se essa mulher acabar por ser mais 

afetada pelo AIE religioso, tenderá ela a buscar soluções e respostas que recaiam na 

gama de práticas permitidas e geridas por esse dado aparato, mas além desse 

determinado aparelho, existem diversos outros que exercem influência conjunta no 

controle dos sujeitos, como por exemplo, pode ocorrer dessa mulher poder estar mais 

influenciável pelo AIE familiar e enxergar na separação ou no divórcio como algo “anti-

familiar” e que vá contra suas “crenças”, crenças essas baseadas tão somente na 

apreensão múltipla de ideais (derivados destes aparatos materiais) que se 

interseccionam na constituição subjetiva dessa pessoa. 

O objetivo, com esse exemplo, é novamente retornar ao tópico de que toda 

prática existe apenas no espaço da práxis ideológica, mas é viável adicionar uma nova 

observação, a de que é possível perceber a lógica prática desse sujeito pelos AIEs 

que mais o afetam. Indiretamente já se é feito isso quando, por exemplo, um psicólogo 

julga que seu paciente, estando em situação de fragilidade mental, mostra-se mais 

afetado por certo aparato e por isso negue algumas propostas para terapêuticas para 

seu bem-estar, contudo, principalmente quando pensamos o agir do sujeito-psicólogo, 

deve esse profissional dedicar-se à observância de como se construiu e consolidou a 

presente constituição ideológica que, por sua vez, baseia a forma com que o paciente 

seja interpelado em sujeito concreto pelos que estão a sua volta. Não cabe a esse 

profissional ir de abordagem a abordagem terapêutica que, além de serem sempre 

geradas em contextos completamente diferentes de onde precisam-se ser aplicadas, 

são também representações fiéis da ideologia daqueles que a criaram, reproduzindo 

certos caracteres que são próprias às bases ideais de seus pensadores. 

Nesse sentido, Althusser (2022) cita a existência de alguns aparelhos 

ideológicos de Estado que são facilmente visíveis na realidade cotidiana das 

sociedades ocidentais, seriam eles o AIE religioso, o escolar, o familiar, o jurídico, o 

político, o sindical, o de informações e o cultural. Todos eles possuem aspectos únicos 

e práticas que são gestadas sempre visando suas manutenções e, por conseguinte, 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

18 

 

a manutenção do modo de produção do qual fazem parte. O que é importante ressaltar 

é que tendo novamente o método materialista de Marx, sua teoria do direito do Estado, 

em mente, ressalta-se que o sujeito é cabível apenas enquanto um objeto próprio à 

infraestrutura social e, dessa forma, ele ocupa um lugar interseccionado às bases 

econômicas da sociedade, por conseguinte, os aparelhos ideológicos são instâncias 

superiores pertencentes à superestrutura e assim, é possível estabelecer o sujeito 

como base e o AIE como o topo dessa mesma estrutura, onde é impossível desse 

topo existir sem algo que o sustente, o próprio sujeito. Possuindo, assim, o sujeito e a 

ideologia uma relação que é, em suma, dialética devido ao fato desses dois objetos 

serem tanto indissociáveis, quanto por fruto desse elo, darem vez a suprassunção 

(superação) deles próprios, que seria a consciência individual que é constituída com 

aspecto internos/subjetivos e externos/objetivos. 

É possível, agora, estabelecer que a correlação sujeito-AIE não é tão unilateral 

quanto possa ter sido feita parecer. Por mais que as atitudes de um sujeito possam 

ser maleáveis a depender do aparelho ideológico que mais o afeta naquele momento 

e espaço, o sujeito ainda está transpassado por sua realidade material, e, portanto, o 

poder do AIE de gerir a percepção do sujeito está sobre o julgo do que esse ser tem 

para perceber. Trazendo o exemplo anterior, a mulher que ao sofrer abusos decide 

pelo divórcio, está sujeita a suas bases materiais, por exemplo, por necessitar de 

condições financeiras para contratar um advogado e dar andamento a seu processo 

de separação. A ideologia modifica sim a percepção, mas para isso precisa-se existir 

alguém para perceber e algo a ser percebido, e no momento em que o sofrimento 

mental possui suas bases na noção do como o sujeito vai conceber o que ocorre a 

sua volta, a ideologia é a responsável direta por como esse sofrer se manifestará a 

partir das bases concretas que envolvem o sujeito.  

O sofrimento mental, em suas diversas formas, sempre dependerá de meios e 

causas sociais para se manifestar e/ou se prolongar, um trabalhador pode estar 

ansioso por achar que vai perder seu emprego e não será capaz de encontrar outro, 

uma mãe pode estar em situação de depressão por perder o filho para o vício em 

drogas, uma pessoa pode estar em melancolia profunda por se julgar sem valor para 

os que estão a sua volta, independente do caso citado ou do exemplo criado, as 

pessoas sempre serão transpassadas por questionamentos derivados de suas 

vivências em determinadas materialidades exclusivas do lugar em que essa pessoa 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

19 

 

acaba por pertencer nas relações sociais. É impossível esperar que patrão e 

trabalhador, sendo eles detentores de necessidades econômicas completamente 

opostas, além de possuírem formas diferenciadas de perceber o ambiente a sua volta, 

possam passar por uma mesma abordagem terapêutica que foi gerada em um 

contexto destoante e afastado desse paciente que precisa de ajuda, e por diversas 

vezes, mesmo quando o profissional terapeuta realiza pequenas mudanças e 

adaptações, ele não leva em consideração o amplo contexto social, econômico, 

ideológico e histórico desse sujeito. 

Por todo esse presente trabalho sempre foi tratada a ideologia não sozinha ou 

isolada, mas existente sobre aparelhos e manifestada na práxis dos sujeitos. Dessa 

forma, até quando tocado no tema da subjetividade dos indivíduos, também se foi 

falado junto a esse campo das práticas, isso não foi sem propósito. No momento em 

que a formação da consciência e a ideologia, como relacionadas por Marx (2019), se 

associam no que pode ser considerado como subjetividade, a conclusão é a de que a 

introspecção nesse sujeito que está indissociável a sua materialidade acaba por ser 

ineficaz e inútil, devido a ser impossível separar o que é uma “subjetividade individual” 

do que já foi e constantemente é mudado pelos AIEs, sendo por diversas vezes 

imperceptível a aquele que se é influenciado. O sujeito não tem pleno controle e nem 

consciência sobre o que lhe interpela e o constitui enquanto sujeito, devido a ser esse 

um processo dinâmico e sempre cambiante. Desse modo, não existiria nada interno 

ao sujeito que já não fosse fruto do que foi exposto externamente pela ideologia e 

absorvido através de um processo que inicia-se com a interpelação e se conclui na 

apreensão de dado signo ideológico.  

Assim sendo, o que pode ser categorizado por sofrimento mental é, não 

apenas, uma consequência da gestão de práticas feita pelos AIEs, mas algo 

relacionado diretamente à forma que os sujeitos se concretizam na materialidade. 

Retornando novamente ao exemplo proposto no início do capítulo, e se a mulher que 

se encontra em sofrimento mental por estar em situação de abuso, mas a ideologia 

que ela própria já absorveu do aparelho mais presente em suas relações sócias 

inviabilizar uma lógica de separação do abusador, pode ocorrer dela continuar nessa 

relação e assim, acarretando na perpetuação dos efeitos da ideologia que já a 

permeou. Sendo, então, o termo “gestão” a palavra certa para definir o processo 

ocorrido na relação AIE-Sujeito. 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

20 

 

O sujeito, por tudo o que já foi exposto, é desnudado aqui do véu que o esconde 

apenas como indivíduo e é através disso que se chega a uma conclusão que em 

primeiro momento pode parecer exagerada, mas que condiz com tudo o que já foi dito 

até este presente momento, não há sofrimento no campo mental e psíquico que não 

seja influenciado, amplificado ou perpetuado pela ideologia. A própria noção do sofrer 

é também aqui, por sua vez, ideológica por ser então o sofrimento um conceito que 

possui uma historicidade própria e que varia entre pensadores e correntes de 

abordagem no campo das psicologias e filosofias. Desse modo, que se entenda de 

uma vez por toda que onde houver sujeitos, haverá ideologia, e, nesse sentido, que 

reste a lição de que tanto quem escreve quanto quem lê esse presente trabalho, são 

sujeitos e, por serem exatamente isso, são ideológicos. Não existe espaço, tempo ou 

pessoa que no mundo capitalista já não tenha sido tocada pela ideologia e pelos atos 

discursivos próprios desse espaço que não localiza-se apenas na mente dos sujeitos, 

mas é completamente material, tangível e concreto.   

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Em suma, visou-se uma análise que parte não mais de um plano ideal ou onde 

se levasse em consideração aspectos que em suas completudes se passariam como 

pertencentes a um local que é nada mais e nada menos que uma noção chula e 

demasiado abstrata do que se pode entender por mente ou psiquê. Que fique bastante 

claro depois de tudo já exposto que o que se foi abordado aqui é um amplo conjunto 

de análises que se restringem ao único campo que de fato se apresenta possível de 

estudo materialmente, a concretude material. É completamente compreensível que 

para aqueles leitores mais desacostumados, o que se foi exibido possa parecer um 

pouco estranho ou enigmático, mas é importante que sempre se tenha em mente de 

que devido a base analítica deste trabalho ter sido em grande parte marxista, o método 

de Marx, o materialismo histórico e dialético, perdurou majoritariamente como a forma 

de compreensão dos termos trazidos, e, portanto, é uma abordagem que devido a seu 

próprio entendimento ser significativamente complexo, pode gerar dificuldades de 

claro entendimento em um primeiro momento.   

A ideologia, o sujeito, o sofrer e tudo apresentado existe sim materialmente e 

não apenas enquanto conceitos que pairam idealmente sem nunca tocarem a 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

21 

 

realidade propriamente dita, sendo eles pontos de enfoque nas determinações 

próprias do objeto analisado, a sociedade capitalista e aquilo que a constitui, o sujeito. 

Dessa forma, certas considerações se fizeram visíveis por todo o trabalho e é 

importante torná-las completamente claras para que se possa contemplar uma 

conclusão geral. Primeiro, toda prática existe tão e somente derivada do campo 

ideológico, e segundo, o sofrimento mental concretiza-se em sujeitos, e, portanto, é 

essencialmente ideológica devido a própria categoria sujeito ser algo fruto do 

processo de interpelação. Nessa primeira noção, se leva em consideração uma 

sequência lógica que nasce no momento em que se presume a formação do sujeito 

através do ato interpelativo e assim é possível relacionar que quando o sujeito 

depende que um discurso dito ideológico o interpele, a apreensão desse discurso irá 

implicar nas diversas práticas que por esse sujeito serão realizadas posteriormente 

como fruto dessa apreensão realizada. Já a segunda consideração se dedica a 

entender o sofrimento não somente como um estado de ser ou um conjunto de 

sensações sentidas individualmente, mas como um conjunto de práticas expostas ao 

sujeito. Não se nega então o caráter interno do sofrimento, mas que ele deriva ou é 

amplificado pelas percepções que o sujeito tem sobre si mesmo, sobre os sujeitos a 

sua volta e sobre as bases materiais que possibilitam a reprodução material de sua 

própria vida. 

Esperando que se tenha explicitado essas apreciações, é ainda importante 

ressaltar que tais avaliações correspondem a um pensamento que se mostra basilar 

e que perdura como tese primordial e geral por tudo o que já foi dito, essa tese é a de 

que uma análise das diversas formas de sofrimento mental é impossível de ser ampla 

e completa sem antes se levar em consideração o que necessariamente representa o 

discurso do sofrimento em dada época histórica e em dado espaço social, os sujeitos 

os quais são acometidos materialmente por isso que vem a se chamar de sofrer são 

também sujeitos históricos e devem ser entendidos como tal em sua completude. 

A ideologia é um todo que recobre a tudo e a todos dentro das sociedades que 

partem do modo de produção capitalista como a forma de organização e redistribuição 

do trabalho e seu excedente para as classes existentes. As ideias da classe dominante 

são, em todas as épocas, as ideias dominantes, e assim Marx (2019), a mais de 150 

anos atrás, já fez clara a relação das ideais para com suas bases materiais, e apenas 

entres os anos de 1960 e 1970, com a ajuda de Althusser e o pensadores que 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

22 

 

permearam seu círculo foi que se alcançou um nível de compreensão suficiente que 

possibilitou a análise da formação do sujeito como algo derivado da ideologia e não 

apenas isso como também se foi contemplada a existência material da ideologia 

através dos aparelhos ideológicos de Estado, os AIEs. 

Esperamos que de agora em diante o leitor se sinta ao menos familiarizado com 

os campos de estudo que foram permeados nesse presente trabalho, campos que 

vão desde a análise do discurso à formação da categoria sujeito e o papel da ideologia 

como o algo que permeia todos os processos humanos. Que o leitor entenda que é 

também permeado por esses processos aqui descritos e que até o simples ato de ter 

tido acesso e lido esse escrito representou todo um universo de práticas que com 

certeza foram regidas, geridas e administradas pelas tecnologias próprias da ideologia 

e seus aparelhos.  

Cabe a todo aquele que está lendo refletir, e não apenas isso como também 

promulgar sua análise em um ponto que seja possível mudar a realidade a sua volta 

e combater as diversas práticas de sofrimento vinculadas a ideologia da classe 

dominante e que acometem a todos. A mudança da materialidade é sempre um ponto 

válido desde que vise a emancipação, o combate às desigualdades e o 

aprimoramento dos sujeitos. Dentre as diversas citações possíveis de se pensar, uma 

se faz perfeita para que se possa visar uma conclusão: “Os filósofos se limitaram a 

interpretar o mundo diferentemente, cabe transformá-lo”. (MARX, 1978, p. 53) 

 

REFERÊNCIAS  

ALTHUSSER, L. Aparelhos Ideológicos de Estado. 14. ed. Rio de Janeiro: Paz & 

Terra, 2022. 

MANOEL, J. et al., (org.). Revolução Africana: Uma antologia do pensamento 
marxista. São Paulo: Autonomia Literária, 2019. 

MARX, K. A ideologia alemã. Rio de Janeiro: Editora vozes, 2019. 

MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos e outros textos escolhidos. 2. ed. São 
Paulo: Abril Cultural, 1978 

MARX, K .O 18 Brumário de Luís Bonaparte. 2. ed. São Paulo: Martin Claret, 2008. 

MARX, K .Crítica a filosofia do direito de Hegel. 3. ed. São Paulo: Boitempo, 2013. 

184 p. 



REVISTA ELETRÔNICA ARMA DA CRÍTICA N.20/ Ano 2025  ISSN 1984-4735 

23 

 

MARX, K.; ENGELS, F. Manifesto do Partido Comunista. 3. ed. São Paulo: Edipro, 

2015. 

LENIN, V. Obras Escolhidas em seis tomos. [S. l.]: Edições "Avante", 1977. p. 35-39. 
Disponível em: https://www.marxists.org/portugues/lenin/1913/03/tresfont.html. 

Acesso em: 18 ago. 2023. 

SENADO, A. Violência Doméstica e Familiar Contra a Mulher — 2021. Disponível 
em: https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2021/12/09/violencia-contra-a-
mulher-aumentou-no-ultimo-ano-revela-pesquisa-do-datasenado. Acesso em: 18 
ago. 2023. 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 


